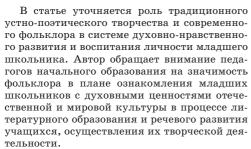
## ВОСПИТАНИЕ

## Фольклор в системе духовно-нравственного развития и воспитания младшего школьника

А.Ю. Никитченков

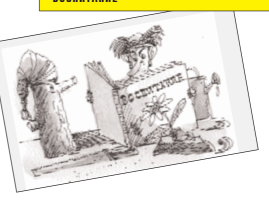


*Ключевые слова:* младшие школьники, духовно-нравственное развитие и воспитание, начальное образование, фольклор.

Духовно-нравственное развитие и воспитание учащихся - важнейшие задачи современного образования, которому «отводится ключевая роль в духовно-нравственной консолидации российского общества» [2, с. 5]. Духовное и нравственное развитие младших школьников предполагает последовательное расширение и укрепление ценностно-смысловой сферы их личности, которое сможет позволить учащимся на основе традиционных моральных норм и нравственных идеалов выстраивать отношение к себе и другим людям, к окружающему миру. Важно заметить, что духовнонравственное воспитание на начальной ступени образования реализуется «в единстве урочной, внеурочной и внешкольной деятельности, в совместной педагогической работе образовательного учреждения, семьи и других институтов общества» [4, с. 8; 5, c. 26].

Традиционный фольклор — хранитель исторического духовного наследия народа. Передаваясь из поколения в поколение, произведения устно-поэтического творчества аккумулируют духовный опыт различных

исторических эпох и отражают общие свойства мифопоэтиче-



ской модели мира и локальные региональные традиции. В силу архаичности фольклора его роль в духовнонравственном становлении личности современного младшего школьника нуждается в более подробном рассмотрении.

Федеральный государственный образовательный стандарт начального общего образования второго поколения и соответствующие ему примерные программы предусматривают ознакомление младшего школьника со сказочными и малыми фольклорными жанрами, былинами, легендами и колыбельными песнями, с «традициями художественной культуры родного края, с фольклором и народными художественными промыслами»; формирование готовности учащихся осознанно воспринимать и оценивать содержание и специфику фольклорных произведений, отличать фольклор от литературы [4, c. 24, 127, 129].

Произведение устно-поэтического творчества выступает в неизменном сопровождении нетекстовых элементов: обрядового действия, интонации, напева, жеста, мимики, танца. Важны также место и время воспроизведения, состав и характер слушателей-участников. Сама идея записи фольклорного произведения (т.е. перекодировки его в письменную форму) противоречит природе устно-поэтического творчества, поэтому современный читатель не может восстановить изначальный синкретический характер текста. Всё это позволяет сделать важный методический вывод о том, что в процессе использования произведений устного народного творчества в системе учебно-воспитательной работы полезно привлекать этнографические материалы, использовать архивные видео- и аудиозаписи, посещать выступления фольклорных коллективов. При ознакомлении младших школьников с произведениями обрядовой поэзии (веснянки, заклички и др.), в которых синкретическая природа фольклора проявляется особенно ярко, необходим рассказ учителя, частично реконструирующий обрядовый контекст.

На уроках литературного чтения учитель организует целенаправленное наблюдение учащихся за содержанием и формой фольклорных произведений, их языком, образным миром и смысловым планом. В процессе таких наблюдений младший школьник испытывает самые разнообразные эмоции и чувства. Объём фольклорного материала, отбор устно-поэтических жанров и способы организации учебной работы с ними зависят от специфики того комплекта, по которому проводятся уроки литературного чтения. В системе литературного чтения учителю не следует разделять задачи литературного и духовно-нравственного развития учащихся на материале устно-поэтического творчества. Эти задачи взаимообусловлены, поскольку, с одной стороны, «формирование эстетических потребностей, ценностей и чувств» является одной из задач духовно-нравственного воспитания младших школьников [4, с. 11], с другой – фольклор, будучи поэтическим творчеством, является одной из базовых национальных духовных ценностей. На материале устно-поэтических произведений младшие школьники могут получить «первоначальный опыт эмоционального постижения народного творчетрадиций, этнокультурных фольклора народов России» [4, с. 31]. Действительно, фольклор народов России, при умелом отборе текстовых материалов для уроков литературного чтения и внеклассной работы, может стать источником нравственных представлений учащихся о семье (пословицы, загадки, колыбельные песни и иные жанры семейно-бытового фольклора), о добре и зле (послови-

цы, загадки, сказочные жанры), о любви и верности (пословицы,

волшебные сказки, лирические песни), о подвигах и героях (былины, исторические песни), о повседневном крестьянском труде (пословицы, произведения календарного фольклора) и других сферах духовной и материальной жизни людей.

Народные традиции воспитания исследованы в этнопедагогике, которая представляет собой одну из попыток описания эмпирического опыта этнических групп в воспитании и образовании детей. Этнопедагогика размышляет о морально-этических и эстетических воззрениях на исконные ценности семьи, рода, народности, нации, объясняет народную педагогику и предлагает пути её использования в современных условиях. «Никакое национальное возрождение, никакое воссоздание прогрессивных народных традиций невозможно без приведения в действие исконных традиций воспитания, народной педагогики», - утверждает этнопедагог Г.Н. Волков [1, с. 4]. Попытка показать младшему школьнику устнопоэтическое творчество как один из способов миропостижения была предпринята М.Ю. Новицкой в курсе «Введение в народоведение», который в 90-е годы прошлого века регулярно публиковался в программах для начальной школы.

Однако учителю следует помнить: далеко не всё, что описывается в фольклоре, может соотноситься с повседневным опытом современного ученика. Своими корнями фольклор уходит в далёкое мифологическое прошлое. Даже для младшего школьника в устно-поэтическом творчестве слишком очевидны отголоски заклинаний, жертвоприношений, тотемических культов, свадебных, похоронных и иных обрядов. В фольклоре учащиеся вряд ли найдут такие важные для современного человека ценности, как приоритет научных знаний (фольклор эксплицирует не естественно-научную, а мифопоэтическую модель мира), стремление к прогрессу (фольклор ориентирован на хранение традиций, ему не свойственно стремление к новаторству), уважение к иным конфессиям (фольклор – закрытая система). Вопрос о том, должны ли мифопоэтиче-

## ВОСПИТАНИЕ

ские тексты и мифологическая культура стать предметом изучения в начальной школе, для современной методики очень актуален и имеет как своих сторонников (М.Ю. Новицкая, Л.Е. Стрельцова, Н.А. Чуракова и др.), так и противников (Е.И. Матвеева, Т.С. Троицкая). Для того чтобы осознанно принять ту или иную точку зрения, учитель сам должен владеть такими знаниями и умениями, которые позволили бы ему понимать мифологические тексты через их соотношение с соответствующим культурным контекстом. При этом важно заметить, что мифологическая общность фольклора разных народов как раз и может послужить тем связующим звеном, которое объединит в восприятии младшего школьника устно-поэтическое творчество различных традиций. Наблюдения схожих мотивов и образов (дома, пути, превращений, чудесного заступничества и др.), характерных для фольклора разных народов, станет важным фактором в осознании близости современных культур.

Среди базовых национальных ценностей отметим традиционные российские религии, на основе которых формируются представления о «вере, духовности, религиозной жизни человека, ценности религиозного мировоззрения, толерантности» [2, с. 18]. Так, например, в процессе исторического развития русского фольклора на мифологический субстрат наслаивались христианские сюжеты, мотивы, образы, важнейшие христианские ценности. В качестве ярких примеров могут выступать народные пословицы, поговорки, загадки. Тематически разнообразные, они охватывают самые различные сферы духовной и материальной жизни православного человека. Вот примеры подобных по-словиц из выдержавшего множество переизданий сборника В.И. Даля: Кто любит Бога, добра получит много; Божеское не от человека, а человек от Бога; Беден бес, что у него Бога нет; Менять веру менять и совесть; С молитвой в устах, с работой в руках; Не слушай, где куры кудахчут, а слушай, где

Богу молятся; И дурак знает, что в Христов день праздник.

В общеизвестном сборнике Д.Н. Садовникова можно найти такие загадки: Что в избе за краса? (отгадка: образа; следует обратить внимание детей на то, что вопрос и ответ в загадке рифмуются, помогая слушателю прийти к правильной отгадке); Тень-тень, потетень, выше города плетень (отгадка: церковь; текст загадки эквивалентен началу общеизвестной детской песенки-потешки, звуковая инструментовка создаёт ощущение колокольного звона); На каменной горке воют волки (отгадка: колокольня; вероятно, иносказательно говорится о погребальном звоне, волк в фольклоре часто выступает как персонификация смерти).

Произведения малых фольклорных жанров позволяют не только решать вопросы литературного и духовно-нравственного развития учащихся, но и выявлять особенности художественной формы, с помощью которой осуществляется трансформация универсалий христианской культуры. Например, в процессе чтения и анализа загадки На горе, горе два орла орловали, одно яичко катали, из рук в руки передавали (отгадка: крестины) в зависимости от литературоведческой подготовленности дети могут выявить группу метафорических образов (*гора* – церковь, *орлы* – крёстные отец и мать, яичко - новорожденный), тавтологию (орлы орловали), звукопись, связь со скороговоркой, смежную глагольную рифму (орлова $nu/\kappa amanu/nepe \partial abanu$ ), ритм, характерный для сказового стиха, трансформацию обряда, приуроченного к празднику Пасхи (катание яиц).

Впрочем, далеко не всегда фольклор активно впитывал религиозные традиции, иногда он перерабатывал их по мифопоэтическим законам, поэтому для успешного проведения учебновоспитательной работы учитель должен уметь разграничивать мифологические и более поздние религиозные напластования в фольклоре.

Одна из насущных задач духовнонравственного воспитания школьников — развитие способности к «самооценке, пониманию смысла своей жизни... к реализации творческого потенциала» [2, с. 12]. Для решения этой задачи может быть привлечён, в частности, современный детский фольклор, который сопутствует ребёнку на разных возрастных этапах его развития и охватывает различные планы стихийной творческой деятельности: словесный, игровой, изобразительный. Значительность фольклорного пласта в структуре детской субкультуры обязывает современного учителя постоянно держать его в поле зрения, наблюдать за его изменчивостью в процессе общения с детьми. Всё это позволит педагогу лучше понять своих учеников, а в некоторых случаях обогатить уроки литературного чтения и внеклассную работу, помогая детям на интересных и близких им текстах раскрыть некоторые универсальные свойства словесной культуры, осознать свою причастность к ней.

Современный школьный фольклор - многожанровое и генетически разнородное явление, в нём получили специфическое преломление традиционное народное творчество и постфольклор, литература и театр, кинемультипликация, матография и компьютерные игры, факты повседневности. На материале некоторых жанров современного школьного фольклора (страшилок, анекдотов, садистских стишков) учащиеся могут выступить в роли «фольклористов», собирая школьный фольклор и доказывая его основные признаки (устность бытования, вариативность, отсутствие конкретного автора), читателей, которые сопоставят, например, страшилки и их литературные версии («страшные рассказы» М. Есеновского, Г. Науменко, В. Роньшина, С. Седова, А. Усачёва, Э. Успенского и др. авторов), в роли рассказчиков или «писателей». Данные показывают, что учащиеся начальных классов детских нередко знают больше страшных историй (помнят их названия и охотно берутся рассказывать), нежели, например, народных сказок, которые изучаются в школе целенаправленно.

Устные семейные рассказы также составляют значительный пласт семейного фольклора. Разнообразные по тематике (об истории семьи, о происхождении фамилии, о женитьбе и замужестве, о рождении

детей и наречении имени, о семейных реликвиях и необычных событиях), они бытуют и среди современных детей, которые нередко «знают своих предков до четвертого-пятого поколения и обнаруживают хорошее знание семейной фольклорной традиции» [3, с. 619].

Культурная атмосфера каждой семьи уникальна, но есть и общие закономерности создания и функционирования семейного фольклора, берущие истоки в традиционном устно-поэтическом творчестве. Вот примеры семейных рассказов о происхождении фамилии:

«Наша фамилия связана с кислыми ягодами – "кисличками", – которые собирали летом, ели их и заготавливали на зиму. А один человек собирал их больше всех, больше всех ел и больше всех заготавливал. И пошла наша фамилия – Кисловы».

О детях:

«Раньше пуговиц почти не было, а те, которые продавались, были очень дорогие. Бабушка брала пятаки, обшивала их тканью и пришивала их вместо пуговиц. А мама со своей сестрой отрывали эти пуговицы, доставали пятачки и ходили на них в кино» [3, с. 628, 641].

Основное содержание учебно-воспитательной работы с семейными рассказами в начальной школе может заключаться в собирании, запоминании и рассказывании семейных преданий с целью развития речи учащихся, составлении семейного словаря (наименований, выражений, прозвищ), повышения авторитета собственной семьи в глазах ребёнка. На основании рассказанных друг другу семейных историй учащиеся могут сделать попытку их тематической классификации. Поэтому семейные рассказы будут способствовать осознанию учащимися «безусловной ценности семьи как первоосновы нашей принадлежности к многонациональному народу Российской Федерации» [2, с. 13], расширению «опыта позитивного взаимодействия в семье» в процессе проведения мероприятий, «раскрывающих историю семьи, воспитывающих уважение к старшему поколению, укрепляющих преемственность между поколениями» [4, с. 22].

Таким образом, произведения фольклора могут быть широко задействованы в системе духовно-нраввоспитания ственного младшего школьника. Фольклор может способствовать формированию у учащихся любви и уважительного отношения к своему народу, родному краю, к семье, человеку, его материальной и духовной культуре, к труду, творчеству, искусству и другим базовым духовно-нравственным ценностям. Роль фольклора в духовно-нравственном развитии личности современного младшего школьника ещё будет уточняться педагогической наукой. Тем не менее на настоящий момент можно утверждать, что традиционный и современный фольклор позволяет одновременно решать обучающие, развивающие и воспитательные задачи, служит эффективным средством литературного и духовно-нравственного развития учащихся, консолидирует воспитательные возможности школы, семьи и иных общественных институтов.

## Литература

- 1. Волков,  $\Gamma$ .Н. Этнопедагогика : учеб. для студ. сред. и высш. пед. учеб. заведений /  $\Gamma$ .Н. Волков. M. : Академия, 1999.
- 2. Данилюк, А.Я. Концепция духовно-нравственного развития и воспитания личности гражданина России / А.Я. Данилюк, А.М. Кондаков, В.А. Тишков. М.: Просвещение, 2009.
- 3. Русский школьный фольклор: От «вызываний» Пиковой дамы до семейных рассказов / Сост. А.Ф. Белоусов. М.: Ладомир, 1998.
- 4. Примерная основная образовательная программа начального общего образования // Официальный сайт Министерства образования и науки РФ: http://mon.gov.ru/files/materials/7195/noo-prim.pdf (01.12.2011)
- 5. Федеральный государственный образовательный стандарт начального общего образования // Официальный сайт Министерства образования и науки РФ: http://mon.gov.ru/files/materials/7195/373.pdf (01.12.2011)

Алексей Юрьевич Никитченков — канд. пед. наук, доцент кафедры русского языка и методики его преподавания в начальной школе Московского педагогического государственного университета, г. Москва.,